Etude biblique sur le théme "Je vous donnerai du repos"
pour la Journée mondiale de priére 2026,
axée sur I'Evangile de Matthieu.

Contexte historique de I'I'Evangile de Matthieu

« L'Evangile de Matthieu a été probablement écrit en Syrie entre 80 et 90 aprés J.-C.

» Antioche, une grande ville de I'Empire romain, était un centre précoce du mouvement
chrétien.

» Les premiers chrétiens provenaient de I'environnement synagogal, ou juifs et chrétiens
n'étaient pas encore séparés.

o La communauté de Matthieu faisait face a des conflits politiques et sociaux, notamment
en raison de |'occupation romaine et des conséquences de la guerre juive.

Conflits au sein de la communauté de Matthieu

o Les chrétiens juifs et non-juifs avaient des visions différentes du Messie.
e Les tensions existaient sur la nécessité pour les non-juifs de se conformer aux traditions
juives.
o Des questions de classe sociale, de genre et d'esclavage compliquaient les relations au sein
de la communauté.

o La diversité des origines et des croyances posait des défis a l'identité chrétienne.

Caractéristiques de I'Evangile de Matthieu

« Chaque Evangile présente une théologie unique, et Matthieu s'appuie sur les Ecritures
hébraiques.

e Matthieu cite fréquemment des prophéties pour montrer que Jésus accomplit les
Ecritures.

« L'Evangile de Matthieu est structuré pour renforcer l'identité de sa communauté face
aux défis contemporains.

Matthieu 11 : I'identité de Jésus

o Matthieu 11,28-30 est un texte unique qui souligne la grace de Jésus. (pas présent
dans les autres évangiles)

e Jésus est présenté comme le Messie qui offre repos et réconfort a ceux qui sont
accablés.

e La question de l'identité de Jésus est centrale, avec des titres variés comme "Fils de
I'Homme" et "Messie".

La promesse de repos de Jésus

e Le repos promis par Jésus est spirituel et profond, lié a la création et a la paix.

» Ce repos est une invitation a la confiance en Dieu et a la guérison spirituelle.

o Matthieu relie cette promesse a la tradition de la sagesse, offrant un espace de sécurité
et de paix.

La sagesse comme invitation universelle
o La sagesse est personnifiée comme "Femme Sagesse", invitant tous a la connaissance
et a la paix.
» Cette invitation transcende les identités culturelles et religieuses, accueillant chacun tel
qu'il est.



o La sagesse est un fondement pour I'unité dans la diversité au sein de la communauté
chrétienne.

Jésus comme Messie non-violent

o Jésus est présenté comme le Serviteur de Dieu, guérissant et élevant les opprimés.
« Il ne vient pas avec violence, mais avec compassion et invitation a tous.
e La promesse de repos et de paix est accessible a tous, sans condition préalable.

Unité dans la diversité chrétienne

» Matthieu encourage l'acceptation des différentes identités au sein de la communauté.

o La diversité est célébrée, et chacun est invité a trouver sa place sans renoncer a son
identité.

e La communauté est un espace de force, de paix et de solidarité pour les marginalisés.

Activités pratiques pour I'étude biblique

» Propositions pour rendre I'étude biblique interactive et engageante.

» Création d'espaces symboliques pour illustrer les divisions et les tensions au sein de la
communauté.

e Moments de repos et de réflexion personnelle pour permettre aux participants de se
connecter a leurs propres fardeaux et espoirs.

Publications sur Matthieu 11,28-30

e De nombreux ouvrages universitaires analysent le passage biblique Matthieu 11:28-30.

e Les auteurs explorent des themes tels que le repos, I'eschatologie et l'interprétation du
message de Jésus.

e Ulrike Bechmann, professeure a la retraite, s'est concentrée sur les études intertextuelles
du judaisme, du christianisme et de l'islam.

INTRODUCTION

L'étude bibliqgue suivante a été menée en anglais lors de la Conférence européenne de la
Journée mondiale de priére 2025 & Edimbourg. Ulrike Bechmann tient & exprimer sa gratitude
aux représentantes européennes du Comité international de la Journée mondiale de priere,
Edith Hajnalka Toth (Roumanie) et Senka Sestak Peterlin (Croatie), pour l'avoir invitée a mener
cette étude biblique.

Le théme du Nigeria pour la Journée mondiale de priere des femmes 2026 est : « Je vous
donnerai du repos : venez ». Il fait référence a Matthieu 11,28-30.

Ces paroles de Jésus n'apparaissent que dans I'Evangile de Matthieu. Pourquoi Matthieu a-t-il
ajouté ces versets a la tradition précédente, quelle théologie utilise-t-il et pourquoi ?

Cette étude biblique se concentre sur le caractére de I'Evangile de Matthieu afin de mieux
comprendre le texte de Matthieu 11,28-30.

Que signifie le repos ? Comment peut-il apporter un soulagement, méme aujourd'hui ? C'est
la simple idée que les exigences seules ne nous donnent pas la force de les accomplir. Suivre
Jésus ne consiste pas seulement a faire ce qui est nécessaire, mais il est également nécessaire
que les gens recoivent la force de le faire de la part du Christ lui-méme. Sans recevoir, on ne

2



peut pas donner ; sans étre aimé, on ne peut pas aimer. Suivre Jésus, c'est aussi se reposer
et étre soutenu. En bref, il s'agit de faire I'expérience de la grace. L'encouragement précede
I'exigence, le don précede la tache.

1. Contexte historique de I'I'Evangile selon Matthieu
L'Evangile selon Matthieu a trés probablement été écrit en Syrie vers 80-90 aprés J.-C. II
n'existe aucune base permettant d'établir une date plus précise. Antioche sur I'Oronte semble
étre le lieu d'origine le plus probable. A I'époque, Antioche était la troisiéme plus grande ville
de I'Empire romain, située dans l'actuelle Turquie, a la frontiére avec la Syrie, un des premiers
centres du mouvement chrétien.
Les premiers chrétiens appartenaient a la communauté synagogale, les juifs et les chrétiens
n'étaient pas encore séparés. Le milieu spirituel, a Antioche ou ailleurs, était caractérisé par
un judaisme de langue grecque. Un tel milieu se trouvait dans de nombreuses grandes villes
de I'Empire romain.
La congrégation de Matthieu était accablée par de nombreux conflits. Sur le plan politique, la
région était soumise a une forte occupation romaine. Non seulement le fardeau oppressant
des impots, la répression de toute résistance, le sacrifice exigé a I'empereur et bien d'autres
choses encore pesaient sur la région. La guerre juive (66-70 aprées J.-C.), que les Romains
avaient menée contre la population juive de Palestine, était encore fraiche dans les mémoires.
Pour la population juive de Palestine, cette guerre fut une catastrophe énorme qui entraina la
destruction de Jérusalem et du Temple. Cela signifiait la fin du centre religieux de tout le
peuple juif et provoqua une crise religieuse pour tous. Beaucoup de gens avaient fui, avaient
été blessés ou étaient morts. La pauvreté était généralisée et il y avait certainement aussi des
réfugiés désespérés en Syrie. A la suite de la guerre, toutes les communautés juives de
I'Empire romain, ainsi que les chrétiens, étaient sous surveillance constante et faisaient I'objet
de soupgons.
La situation rappelle les mots clés mentionnés par les femmes nigérianes dans leur service :
pauvreté, désespoir, oppression religieuse et structurelle. Aujourd'hui, il suffit de regarder les
informations sur la région du Moyen-Orient pour imaginer ce que les gens ont vécu.

2. Conflits au sein de la communauté de Matthieu

Ceux qui confessaient Jésus comme Messie le faisaient dans le contexte de la synagogue.
Comme dans d'autres communautés judéo-chrétiennes, il y avait d'importantes pressions
politiques et menaces. Cependant, il y avait peut-étre aussi des divisions au sein des
communautés judéo-chrétiennes et chrétiennes non juives. Selon leur origine, les disciples de
Jésus-Christ avaient des idées trés différentes sur le type de Messie qu'il était.

Messie est le mot hébreu qui signifie « I'oint », Christos signifie la méme chose en grec. Les
personnes d'origine juive espéraient le Messie prophétisé dans les Ecritures juives. En
revanche, ceux qui avaient une origine religieuse grecque, romaine ou syrienne ne
connaissaient pas les traditions hébraiques. Ils étaient initialement attirés par le monothéisme,
la croyance en un seul Dieu. IIs espéraient qu'un Christos viendrait les libérer.

Par conséquent, le principal conflit s'est probablement situé entre les membres judéo-chrétiens
et les membres non judéo-chrétiens. La question principale était la suivante : les non-juifs
devaient-ils d'abord devenir juifs ? Quels fondements juifs étaient indispensables ? Les non-
juifs pouvaient-ils rejoindre et construire une nouvelle communauté centrée sur la foi en
Christ ? Les judéo-chrétiens pouvaient-ils manger avec les chrétiens non juifs ? Les judéo-
chrétiens pouvaient avoir des problemes a manger de la nourriture qui n'était pas casher.



Comment pouvaient-ils célébrer la Céne et manger ensemble ? Ces conflits ont été présents
dans de nombreuses communautés depuis la mission de Paul (et d'autres) aupres des non-
juifs.

D'autres conflits ont touché tous les groupes. Comment les pauvres et les riches pouvaient-ils
célébrer ensemble sans une forme de compensation ? Comment les esclaves et leurs
propriétaires pouvaient-ils confesser ensemble leur foi en Christ si les esclaves restaient en
servitude ? Le royaume de Dieu n'allait-il pas les libérer ? Et comment la communauté
fonctionnait-elle avec ses origines et ses langues diverses ? Les femmes et les hommes étaient
censés étre égaux — cette égalité s'étendait-elle au-dela de la Ceéne ? Il y avait tant de
questions qui pouvaient remettre en cause l'identité de ceux qui confessaient Jésus comme le
Messie, le Christ. Ils espéraient qu'un Christos viendrait les libérer.

Cependant, il existait des divergences religieuses : quel genre de Messie était et est Jésus-
Christ ? Quelles traditions juives sont importantes ? Quelle était la relation de Jésus avec Dieu ?
Toutes ces questions relevaient de l'identité. Ce qui allait plus tard devenir la « christologie »
n'en était alors qu'a ses débuts.

On peut imaginer a quel point cette nouvelle communauté était diversifiée. Certains Juifs ont
accepté Jésus comme le Messie/Christos qu'ils attendaient, conformément a la tradition
prophétique. Ils attendaient un Messie qui mettrait fin a l'oppression, restaurerait la
souveraineté juive et libérerait le pays de I'occupation romaine. Mais d'autres ne I'ont pas fait.
Certains étaient des non-Juifs, d'origine syrienne, grecque ou romaine. Ils ne connaissaient
pas les traditions juives. Ils ont accepté Dieu comme le seul vrai Dieu et Jésus comme le
Messie, espérant qu'il leur apporterait une nouvelle vie.

3. L'Evangile selon Matthieu — quelques remarques préliminaires
Lorsque I'on examine la vie de Jésus en Palestine, ses paroles et ses actes, il est important de
noter que les différents Evangiles dépeignent différents aspects de son caractére.

A premiére vue, ils semblent similaires, comme en témoignent certaines paroles et certains
faits identiques, tels que la Passion et la conviction de la résurrection du Christ. Cependant,
chaque évangile a sa propre théologie. Cela vaut également pour I'Evangile selon Matthieu.
Lorsque le Nouveau Testament fait référence aux « Ecritures », il désigne généralement
I'Ancien Testament en grec. L'Ancien Testament, lorsqu'il est traduit en grec, est appelé la
Septante. Au cours des Ille et Ile siecles avant J.-C., il était nécessaire de traduire les textes
hébreux en grec, qui était devenu la « lingua franca » pour la plupart des gens. Le nom fait
référence a la légende selon laquelle les textes hébreux auraient été traduits par 70 érudits
juifs en 70 jours. Les écrits juifs ultérieurs des Ile et Ier siecles avant J.-C., tels que le Siracide
ou la Sagesse de Salomon, ont été rédigés en grec des leur création. Tous les textes de I'Ancien
Testament cités dans le Nouveau Testament (tels que les livres des Prophetes et la Loi) sont
cités en grec. La Septante était sa principale source pour son évangile.

Le nom « Matthieu » comme auteur de I'Evangile remonte au Ile siécle, lorsque I'auteur a été
identifié comme étant I'ap6tre Matthieu. Matthieu était probablement un scribe judéo-chrétien
qui connaissait trés bien les traditions juives.

Matthieu a interprété I'histoire de Jésus dans le contexte des Ecritures juives. Il écrivait souvent
: « Tout cela arriva afin que s'accomplit ce qui avait été dit... », suivi d'une citation de la
tradition prophétique. Il interpréte les événements entourant Jésus en tenant compte d'une
certaine tradition prophétique qui éleve les gens, promet un avenir et n'exclut personne.
Matthieu fait souvent référence a des annonces prophétiques. L'histoire de I'enfance de Jésus
est entrecoupée de citations tirées des livres d'Isaie, de Michée, d'Osée et de Jérémie.



Jean-Baptiste annonce Jésus en citant Isaie 40, 3, et aprés le baptéme de Jésus, une voix
venue du ciel proclame : « Celui-ci est mon Fils bien-aimé, en qui j'ai mis toute ma joie » (Mt
3,17). L'enseignement de Jésus sur le royaume de Dieu est confirmé par ses guérisons.

« Jésus parcourait toute la Galilée, enseignant dans leurs synagogues, proclamant la bonne
nouvelle du royaume et guérissant toute maladie et toute infirmité parmi le peuple » (Mt 4,
23-25). Le sermon sur la montagne (Mt 5-7) est suivi de diverses scénes de guérison,
identifiées par Isaie 53, 4, une parole sur le Serviteur du Seigneur.

Matthieu (tout comme Luc) disposait de deux sources d'information supplémentaires sur la
vie, la mort et la résurrection de Jésus :

a) L'une était I'Evangile selon Marc, que lui et sa communauté connaissaient bien.

b) Il existait également une « source logia » inconnue (appelée « évangile des paroles Q »).
Ces paroles de Jésus dans Q peuvent étre reconstituées en effectuant des comparaisons
précises entre les paroles paralleles de Jésus dans Matthieu et Luc. Ces textes étaient
probablement les textes de base de I'évangile de Matthieu et étaient connus de sa
communauté.

Cependant, tous ces écrits ne répondaient manifestement pas aux exigences de Matthieu pour
transmettre le message de Jésus a son époque et dans son contexte.

Matthieu a vu la nécessité d'exprimer et de souligner sa propre théologie, basée sur tous les
écrits qu'il connaissait. Il a écrit son propre évangile. La clé pour comprendre ce qui était
important pour Iui pour sa congrégation réside dans le réarrangement et la reformulation des
textes existants et de ses propres textes supplémentaires. Les textes qui ne se trouvent que
dans I'Evangile de Matthieu sont connus sous le nom de « matériel spécial de Matthieu » («
Sondergut » en allemand). Combinés aux autres traditions, ils constituent la théologie
spécifique de Matthieu. Mt 11, 28-30 appartient a ce « Sondergut ». Il est donc révélateur
d'examiner le contexte de cette parole. A quoi Matthieu fait-il référence ici ? Un exemple :
Matthieu voulait souligner que le message de Jésus s'adressait a tous, et pas seulement au
peuple juif. C'est pourquoi Matthieu encadre la vie, la mort et la résurrection de Jésus. I
commence par I'histoire de son enfance (Mt 1-2) et termine par la Grande Mission (Mt 28, 16-
20). Sa théologie est soulignée par la présence de femmes étrangéres dans l'arbre
généalogique de Jésus, ainsi que par le commandement de diffuser le message a tous. De
plus, Jésus est Emmanuel, littéralement « Dieu avec nous » (Mt 1, 23 ; 28, 20).

Mais qui sommes-nous ? Matthieu revendique ce « nous » pour les non-Juifs également ; il ne
fait pas seulement référence a Israél. Ce cadre éclaire I'ensemble de I'Evangile.

Ainsi, Matthieu tente de construire et d'assembler une tradition unifiée a partir des divers
héritages du passé. Son évangile est composé d'allusions et de références, d'un récit et de
mots répétés pour structurer le texte. Il peut étre trompeur de ne retenir que quelques
phrases. Il est important de tenir compte du contexte du texte (ici, Matthieu 11). Matthieu vise
a renforcer la communauté en rappelant ses fondements et en les adaptant aux réalités et aux
besoins d'aujourd'hui. Il tente de répondre a des questions telles que : qui était et qui est
Jésus pour nous ? En quoi croyons-nous a la lumiére de notre tradition ? Qu'est-ce que cela
signifie pour notre communauté diversifiée ?

La phrase « Je vous donnerai du repos. Venez ! » appartient a la premiére partie de I'Evangile,
lorsque Jésus guérissait et enseignait en Galilée. Au chapitre 11, Matthieu aborde plusieurs
titres déja familiers de Jésus, alors pourquoi ajoute-t-il les versets 28 & 30 ? A quoi Matthieu
fait-il référence ici ? Il travaille sur l'identité de sa communauté diversifiée dans la grace
unificatrice du Christ.



4. Matthieu 11 comme premier point culminant : qui est Jésus ?
Matthieu a composé son évangile avec soin au milieu de ces conflits. Apres I'origine et I'enfance
de Jésus (Mt 1, 1-2, 23), la premiére partie traite du ministére de Jésus en Galilée (Mt 3, 1 et
suivants). Le chapitre 11 résume ce qui a été dit jusqu'a présent sur Jésus en tant que Messie
et Christos. Il commence par une réflexion fondamentale sur la signification et l'identité de
Jésus. Matthieu tente de répondre a la question suivante : quel genre de Messie est Jésus ?
Il existe différents titres pour Jésus : I'Oint de Dieu, le Fils de I'hnomme et le Messie/Christos,
par exemple. Ses actes (guérisons) et ses enseignements fournissent de nombreux indices.
Les versets 28-30, qui terminent le chapitre 11, font partie des ajouts propres a Matthieu. Ce
sont des mots emphatiques destinés a renforcer sa théologie unique. Une premiére incision
finale se trouve en Mt 11, 1 : Jésus avait enseigné a ses disciples a guérir et a enseigner
comme il le faisait en Galilée.

Matthieu énumere différents titres de Jésus et clarifie leur signification. La premiére discussion
a lieu avec les disciples de Jean-Baptiste (Mt 11, 2-6). La scéne donne un apercu de la stratégie
de Matthieu.

Plus que Jean-Baptiste : Il y avait un mouvement autour de Jean-Baptiste. Bien que Jésus soit
baptisé par Jean Baptiste, Matthieu (ainsi que les autres Evangiles) le présente comme plus
grand que Jean-Baptiste (Mt 11, 2-4).

Cela est méme formulé dans un discours de Jésus lui-méme : Jean est le prophéte annoncé
pour préparer la voie au Messie (Mt 11, 10 utilise Mal 3, 1 et Ex 23, 20). Oui, Matthieu assure
a ses chrétiens d'origine juive que Jésus est le Messie de leur (et de notre) tradition. Jean-
Baptiste est important — il peut étre comparé a Elie ou méme étre Elie ressuscité (Elie
réapparaissant) (Mt 11, 14 ; 17, 9-13). Cependant, Jésus est plus grand qu'Elie comme il est
plus grand que Jean-Baptiste. Jésus est toujours « plus ».

Plus qu'un prophéte : Matthieu veut « parler » a ceux qui, dans sa communauté, adhérent
a la tradition juive. Jean-Baptiste pose une question par l'intermédiaire de ses disciples : « Es-
tu celui qui doit venir ? »

Jésus répond en faisant référence aux prédictions des prophetes concernant les actes du
Messie (Mt 11, 5 utilise différentes expressions tirées d'Isaie). Jésus est un prophéte (Mt 11,
7-10), mais plus qu'un simple prophéte. Il proclame que le Royaume des Cieux est arrivé.
Fils de I'homme : Dans les versets suivants (Mt 11,16-19), Jésus discute des différentes
perceptions de Jean-Baptiste et de lui-méme. Il introduit deux titres pour Jésus : « Fils de
I'nomme » et Sagesse. Jésus est le Fils de I'homme (Mt 11, 19), mais il n'est pas reconnu par
le peuple. Matthieu établit un parallele entre la Sagesse et Jésus. Tous deux ont raison, comme
cela a été dit a plusieurs reprises auparavant. « Fils de I'nomme » est également un titre issu
de la tradition juive. Le Fils de I'hnomme incarne la justice.

Matthieu 11, 20-24 interrompt le théme avec une malédiction apocalyptique contre les villes
de Galilée qui, malgré les miracles accomplis par Jésus, ne se sont pas repenties. Cela rappelle
Jonas et de nombreux autres discours prophétiques contre les villes pécheresses, cette fois-ci
dirigés contre les villes de Galilée.

Fils de Dieu : C'est probablement le titre le plus élevé utilisé par Jésus dans une priére
adressée a Dieu (Mt 11, 25-27). Cette priere prépare les lecteurs et les auditeurs aux versets
qui suivent. Dans celle-ci, Jésus se réfere a lui-méme comme le Fils de Dieu. Le titre de Fils
de Dieu est difficile a entendre pour les Juifs. Dieu n'a pas de fils ! Dieu est unique ! Cependant,
ceux qui, dans la communauté, étaient d'origine non juive n'étaient peut-étre pas troublés par
ce titre. Jésus s'adresse a Dieu en tant que « Pere », « Seigneur du ciel et de la terre », et
Matthieu suit la source Q a cet égard. Cela n'était peut-étre pas problématique pour les
chrétiens non juifs. Le concept de fils des dieux était courant dans le monde grec et romain.



Cependant, il n'y a qu'un seul Fils de Dieu : Jésus. Lui seul connait Dieu et peut révéler cette
connaissance. Jésus a toute l'autorité du Pére !

La femme Sagesse : Cependant, les ajouts les plus significatifs sont les themes de la Sagesse
qui culminent dans les versets 28 a 30. Dieu a caché « ces choses » aux sages et aux savants,
les révélant aux petits enfants (v. 25). De méme, cela est dit de Dame Sagesse ou Femme
Sagesse (voir chapitres 6 et 7 ci-dessous). Matthieu souligne le caractere accueillant de
Jésus/Dieu. En cela, il prouve qu'il est Emmanuel, « Dieu avec nous ».

Apreés tout ce qui a été dit avec des mots traditionnels, Matthieu conclut par ses propres mots
dans Mt 11, 28-30, qui constituent le point culminant du chapitre : Jésus agit comme la Femme
Sagesse, qui proclame sa sagesse aux immatures et donne du repos a tous ceux qui sont
accablés. En identifiant Jésus a la Femme Sagesse, Matthieu présente Jésus comme le Messie
sans violence ! Quelle promesse ! Ce Messie fait référence au Dieu qui a créé le ciel et la terre,
et la Femme Sagesse faisait partie de cette création (Prov 8,22-31 ; Sir 24).

Le monde entier est désiré et aimé par Dieu.

Voici la promesse : la Sagesse accepte tous ceux qui sont préts a venir ! Toute identité au sein
de la communauté est la bienvenue. Voici le fondement : au départ, personne n'a besoin
d'accomplir quoi que ce soit pour appartenir a la communauté. En fait, ce sont ceux qui ne
sont pas instruits qui sont les bienvenus, et ce sont eux qui regoivent la révélation. En effet,
avec Jésus en tant que Femme Sagesse, le point commun réside dans le fait d'avoir été créés
par Dieu et d'étre acceptés en tant que tels. La sagesse de Jésus promet qu'ils peuvent tous
étre la. L'identité est préservée. Tout le monde, qui qu'il soit, trouve la paix, I'acceptation et
est le bienvenu !

5. Je vous donnerai du repos !

Matthieu passe maintenant complétement a la théologie de la Femme Sagesse. Jésus promet
deux fois le repos. Il ne s'agit pas d'une courte pause dans le travail, ni d'une pause-café avant
de continuer. Dans I'Ancien Testament, le mot grec anapausis (repos) englobe la profonde
spiritualité du septieme jour de la création, lorsque Dieu a achevé la création du monde en se
reposant (Genese 2,3). Le sabbat juif imite ce repos de Dieu. Le repos du sabbat n'est pas
seulement physique, mais aussi spirituel.

Ce repos profond est basé sur la confiance en la création, la souveraineté et la puissance de
Dieu. Il apporte une paix profonde, tout comme un bon berger a conduit son troupeau en lieu
sUr. Matthieu présente Jésus comme la source ultime du repos spirituel. Il s'inspire des Livres
de la Sagesse, Sir 24 invite particulierement les ignorants, Sir 51, 23-27 invite a se soumettre
au joug de la sagesse pour connaitre le repos (anapausis), un état obtenu par I'enseignement
et la sagesse de Jésus. Matthieu 11, 28-30 combine différents mots et expressions clés de la
tradition de la Sagesse. Certains membres de la synagogue trouveraient cela convaincant et
beaucoup dans la communauté de Matthieu trouveraient cela rassurant. Cependant, cela peut
également étre facilement compris par les chrétiens non juifs.

Le repos est le lieu ou I'on est en sécurité, en paix et nourri. C'est un lieu ou les gens peuvent
enfin vivre en paix, libérés de leurs ennemis, de la faim ou de la persécution. En fin de compte,
le repos caractérise le temps du salut, lorsque Dieu « brise tout joug » (Esaie 14,25 ; 22,25 et
58,6). Suivant cette promesse, Jésus interpréete le sabbat lors de sa discussion avec les érudits
(Mt 12). Il cite Osée 6,6 : « Je veux la miséricorde, et non le sacrifice » (Mt 12,7 ; voir aussi
Mt 9,12) et donne l'exemple suivant : guérir le jour du sabbat est permis (Mt 12,12). Enfin,
dans Matthieu 12, 17-21, Isaie 42, 1-4 éclaire l'identité de Jésus en tant que Serviteur de Dieu,
qui n'éteint pas la meche qui fume et n'agit pas avec violence. Compte tenu des espoirs



largement répandus d'un Messie qui chasserait militairement les Romains ou établirait un
royaume de Dieu par la force, il s'agit la d'une nouvelle confession.

Au milieu de toutes ces crises, Matthieu encourage a faire une pause et a réfléchir aux paroles
de Jésus. Tout comme un enfant est d'abord protégé dans le ventre de sa meére, nourri et
laissé grandir avant d'étre mis au monde, Matthieu offre a la communauté chrétienne primitive
un lieu de protection similaire.

La paix libére de la violence et de I'oppression. Elle donne un espace pour respirer ! Un espace
pour réfléchir, un espace pour voir les choses nouvelles que Jésus apporte. Jésus est un Messie
qui fortifie, guérit et libere les gens. Il le fait sans attendre d'eux qu'ils changent d'abord. Ils
sont acceptés tels qu'ils sont, et cela leur permet de changer. Les membres judéo-chrétiens
n'ont pas a accepter Jésus comme le Fils de Dieu, ce qui est inacceptable pour les Juifs. Pour
les membres non juifs, I'idée que Jésus est le Fils de Dieu — le messager du Dieu unique qui
a tout créé — est nouvelle. Sa sagesse fortifie, vivifie et édifie ; elle n'opprime pas. Dans son
Evangile, Matthieu reconnait différentes positions chrétiennes. Tout le monde peut trouver le
repos. Ce n'est qu'une fois que quelqu'un a été nourri, fortifié et restauré, et qu'il est plein de
vie, que le moment est venu de parler de changement, de la maniére dont il est possible de
vivre ensemble et d'aller annoncer aux gens Jésus, le Messie qui apporte le Royaume de Dieu
(Mt 28).

6. La sagesse invite chacun avec sa propre identité

Pour trouver le terrain d'entente entre tous, Matthieu s'inspire de la tradition juive de la
sagesse. Les enseignements de la sagesse existaient depuis trés longtemps dans le Proche-
Orient ancien. Les livres hébraiques de sagesse comprennent les Psaumes et le Cantique des
Cantiques, ainsi que les écrits plus tardifs du Livre de Sirach et de la Sagesse de Salomon. La
sagesse fournit des conseils pour mener une bonne vie, souvent sous forme de proverbes ou
d'enseignements. Cela englobe le respect mutuel, le respect des ainés, la justice pour les
pauvres, I'écoute des voix des opprimés, et bien plus encore. Il s'agit de parvenir a un équilibre
dans la justice. Cependant, la sagesse englobe également I'éducation, les bons conseils, les
compétences professionnelles et I'apprentissage de la Torah.

Plus la domination étrangere des Perses, des Grecs et des Romains s'est répandue, moins les
enseignements de la sagesse se sont avérés vrais. La justice n'a pas toujours prévalu. Cela a
conduit a une crise de la sagesse, exprimée a travers la littérature de lamentation. Un exemple
frappant en est le Livre de Job : Job insiste sur le fait qu'il n'a rien fait de mal. Il affronte Dieu.
Dans I'Egypte antique, la sagesse était personnifiée par la déesse Maat.

En hébreu, la sagesse s'appelle chokmah, en grec sophia, les deux étant féminines.
L'importance de la sagesse en Israél était telle qu'elle était personnifiée sous le nom de
« Femme Sagesse » (Prov 1-9 ; 31) dés le VIe/Ve siecle. La Femme Sagesse est un personnage
énigmatique. Bien qu'elle ne soit pas Dieu, elle est divine en ce sens qu'elle était présente au
commencement de la création (Sir 24, 3 : « Je suis sortie de la bouche du Trés-Haut »). Elle
connait bien la création du monde et y participe par ses rires et ses plaisanteries (Prov 8,22-
31). Comme elle est si proche de Dieu, on peut lui faire confiance. Ceux qui la suivent gagnent
la vie. La Sagesse véhicule I'idée que tous sont créés et acceptés par Dieu, chaque personne
dans son identité unique. Son invitation ne connait donc aucune limite. Elle s'exprime a la
premiére personne, a la fois comme enseignante et comme sceur, comme bien-aimée et
comme épouse (Sg 6, 14-16). Elle invite tous ceux qui veulent venir ; elle est internationale et
cosmopolite. Elle encourage a penser en termes de diversité. Reconnaitre chacun pour ce qu'il
est le fondement de la communauté. Chacun est une créature de Dieu et est invité. C'est



important pour Matthieu, qui veut encourager la communauté judéo-chrétienne a accueillir les
croyants non juifs.

7. Le Messie non violent en tant que « Femme Sagesse »
Dans Matthieu, Jésus est présenté a sa communauté diversifiée en crise comme la
personnification de la Femme Sagesse. Jésus, le Christos, est comme la Femme Sagesse. Cela
fournit une base commune a tous les groupes. Jésus parle comme la Femme Sagesse. Il dit :
« Je vous laisserai vous reposer », « mon fardeau est léger ». Cette identification a travers «
je » et « mon » le place au méme niveau que la Femme Sagesse, qui dit avec confiance : «
Je vous invite, mon fardeau est léger » (cf. Sir 51). Ici, Jésus assume son role et ouvre ainsi
la communauté. Tout le monde est invité, Juifs et non-Juifs ; personne ne doit étre exclu. A
travers son Sondergut, Matthieu souligne ses préoccupations importantes : personne ne doit
devenir juif, personne ne doit renoncer a son identité juive, tous sont invités en tant que
personnes accablées par la vie. Parce que Jésus est proche de Diey, il reflete la bonté et
I'affection de Dieu envers les gens, comme la femme Sagesse.
Ce Messie et Christos Jésus ne vient pas avec le feu et I'épée. Au contraire, il vient en tant que
Serviteur de Dieu selon la tradition prophétique. Il est celui qui ne brise pas le roseau froissé,
celui qui rend la vue aux aveugles, fait marcher les boiteux et entendre les sourds. C'est un
Messie qui guérit, qui reléve et qui est avec les gens. Avec tous les gens ! En tant que Messie
sage, il peut libérer les gens de leurs fardeaux et leur apporter la paix, quels gqu'ils soient.
Ainsi, pour l'instant, chacun peut simplement étre soi-méme. Chacun peut simplement étre la.
Car Jésus leur donne la paix. Quand ils ne peuvent plus porter leurs fardeaux, quand ils ont
besoin de force, ils sont invités : « Je vous donnerai du repos ! Venez ! » Ce n'est qu'une fois
gu'ils sont nourris et a nouveau forts, pleins d'espoir et de joie, qu'il est possible de changer
ou d'aller parler aux autres de Jésus, le Messie doux, libérateur et édifiant.
Cette promesse est illustrée par les deux conversations avec les pharisiens dans Matthieu 12,
1-14. Les disciples cueillaient des épis de blé le jour du sabbat parce qu'ils avaient faim. Jésus
utilise I'exemple de David mangeant le pain du temple pour expliquer que le salut des hommes
passe avant tout. L'histoire culmine dans la phrase : « Je veux la miséricorde, pas le sacrifice.
» (Os 6,6 = Mt 12,7). L'exemple suivant concerne une guérison le jour du sabbat. Jésus se
défend en disant que la guérison passe avant tout dans la Torah. Ces deux récits illustrent la
signification du repos et de I'allegement du fardeau. Matthieu ajoute que Jésus guérissait tous
ceux qui étaient malades et qui venaient a lui (Mt 12,15). Il justifie Jésus : « C'était pour
accomplir ce qui avait été dit par le prophéte Isaie. » (Mt 12, 17), qui est tirée d'Isaie 42, 1-4.
Le Serviteur du Seigneur est doux et non violent, il ne crie pas et n'est pas destructeur, mais
guérisseur. Il conduira les gens vers Dieu et dira : « En son nom, les nations mettront leur
espoir. » (Mt 12, 21). La Femme Sagesse, qui invite, et le Serviteur du Seigneur, annoncé par
la prophétie, s'adressent tous deux a toutes les nations et a tous les peuples. C'est |'une des
principales préoccupations de Matthieu : ouvrir la communauté a toutes ses différentes
identités et embrasser sa diversité.
Le fardeau est léger, car la force nécessaire pour le porter est fournie. Le coté féminin de Dieu
devient visible, I'air et le repos passent avant tout. Tout d'abord, vous étes autorisé a vous
reposer, a reprendre des forces, a prendre soin de vous, a recevoir la grace et les dons. Ce
n'est qu'une fois que vous avez repris des forces et que vous vous étes renforcé qu'il est
possible d'aller de I'avant. Il n'y a plus de « si... alors » !

8. La diversité est possible — vous étes les bienvenus tels que vous étes.



Voici le message : Venez ! Laissez-vous fortifier, nourrir et trouvez un espace sir ! Matthieu
offre a la communauté chrétienne primitive un tel lieu pour tous. Vous n'avez rien a faire, vous
pouvez simplement étre vous-mémes ! La diversité est possible et tout le monde est le
bienvenu. Ici, il y a la paix, la force et la nourriture pour tous. Tout le monde est fortifié parce
gue la création de Dieu relie tout le monde. Personne n'a a accepter les croyances différentes
des autres. Les membres non juifs et les membres juifs peuvent rester tels qu'ils sont. Le
Messie Jésus éleve, soulage et accepte chacun tel qu'il est. Ainsi, les gens peuvent trouver le
calme, I'espoir et la paix. Les pauvres, les affamés, les opprimés, les femmes, les marginalisés
et les vulnérables recoivent force et solidarité. En Jésus, souverain non violent, se refletent la
bonté et le coté féminin de Dieu. La sagesse est avec les gens et de leur coté, car Jésus est
Emmanuel. Ainsi, méme si ce n'est pas facile, il est possible de rester unis dans la diversité, et
non dans l'uniformité, enracinés dans la sagesse du Christ.

9. Etude biblique pratique : rendre I'étude biblique vivante

Voici une proposition pour mener cette étude biblique en utilisant des éléments de ma
performance & Edimbourg en 2025. Quelques phrases exemplaires illustrent comment
présenter le message biblique.

- Aménagement de la salle
Diviser la salle en deux espaces (par exemple a l'aide de tissus) illustre la division principale
au sein de la communauté dans Matthieu entre les Grecs (ou Syriens) et les Juifs. D'autres
divisions plus petites entre les espaces représentent les fractions au sein de chaque groupe :
pauvres et riches ; femmes et hommes ; esclaves et personnes libres.
(Expliquez les divisions spatiales comme toile de fond du contexte)

- Désigner quelgu'un comme « Matthieu »
Si quelqu'un est choisi pour jouer le role de Matthieu, il est plus facile d'expliquer la stratégie
de I'évangile. Par exemple, vous pouvez demander a « Matthieu » : Pourquoi avez-vous fait
cela ? Vous appuyez-vous sur ces citations bibliques dans votre évangile pour une raison
particuliere ? Cette approche permet d'expliquer la composition théologique, les présupposés
et d'autres éléments importants.

- Expliquer les différences entre les groupes
Le fait de passer d'un espace a l'autre permet d'expliquer plus clairement les points de vue
théologiques sur Jésus en tant que Messie.
Par exemple : « Homme juif : pourquoi es-tu ici ? Qu'est-ce qui t'attire ici ? Crois-tu en Jésus
comme le Messie qui a été annoncé ? »
Ou, dans la partie non juive : « Jeune esclave : qu'espéres-tu ? Seras-tu libérée ? Ou seras-tu
mieux traitée si ton « maitre » est également ici ? »
Ou encore : « Soldat romain : pourquoi es-tu ici ? En as-tu assez de tuer et d'opprimer les
gens ? »

- Reposez-vous !
Laissez tout le monde se reposer un moment et rester tranquille. Pas de distraction, pas d'e-
mails, pas de notes, rien. Soyez simplement vous-mémes. Le fardeau est léger, car vous
pouvez recevoir la grace et des dons. Le repos donne de I'espoir. Prenez un moment de calme
ou mettez de la musique pour favoriser le repos.

- Expliquer la théologie de la sagesse et créer un espace commun
En expliquant la théologie accueillante et encourageante de la sagesse, la « femme sagesse »
et le lien avec Jésus, la séparation entre les deux espaces peut étre supprimée et un espace
commun peut étre créé pour tous (par exemple, en placant des panneaux en tissu séparateurs

10



autour du groupe comme une parenthése). Les différentes visions de Jésus doivent étre
incluses dans I'espace commun.
- Quelgues minutes de repos pour une réflexion personnelle - Jésus comme celui qui
porte mon fardeau
Chacun peut se demander : quel est mon fardeau personnel ? De quoi ai-je besoin pour trouver
le repos ? Quel fardeau devrait m'étre enlevé ? Ce fardeau peut étre social, personnel ou
politique. Il faut prévoir un peu de temps pour trouver un ou plusieurs mots qui représentent
vos besoins et vos espoirs et les noter sur un bout de papier.

- Rassembler les espoirs
Allumez une bougie et mettez une musique douce. Tous ceux qui le souhaitent s'approchent
d'une grande bougie dans la piéce et prononcent un mot ou une courte phrase sur ce qui les
soulagerait personnellement. Chacun dépose le bout de papier sur lequel il a écrit son mot.
Terminez I'étude biblique par une priére et/ou un chant.

L'auteure : Ulrike Bechmann

Ulrike Bechmann a été professeure d'études religieuses et directrice du département d'études
religieuses a I'université de Graz en Autriche de 2007 a 2022. Elle a pris sa retraite en octobre
2022. De 1999 a 2007, elle a été professeure adjointe a l'université de Bayreuth en Allemagne.
De 1989 a 1999, elle a travaillé comme directrice exécutive et consultante théologique du «
Comité allemand de la Journée mondiale de priere des femmes », proposant depuis lors des
études bibliques et des conférences dans le cadre de la JMP International et européenne. Ses
recherches portent sur les trois religions dites « abrahamiques », le judaisme, le christianisme
et l'islam, en particulier les contextes intertextuels de référence entre elles.

11



